
65

СТАТЬИ

УДК 93/94

И. Л. Манькова
Институт истории и археологии УрО РАН, Екатеринбург

Архимандрит Исаак — первый настоятель 
Далматовского Успенского монастыря  
и его почитание

В статье рассматривается биография первого настоятеля Далматовского Успен-
ского монастыря Исаака и история его почитания в XVIII–XXI вв. Он был сыном ос-
нователя монастыря старца Далмата и прожил в обители почти всю жизнь, пройдя 
сложный путь от уставщика в церкви до архимандрита и духовного заказчика. Исаак 
неоднократно отстранялся от управления монастырем, ограничивался в выполнении 
богослужебных практик. Вероятно, это было связано с неисполнением церковных 
нововведений патриарха Никона, что порождало подозрение в его связи со старооб-
рядцами. Вместе с тем он был вовлечен в деятельность Тобольского архиерейского 
дома. Рассмотрен вклад Исаака в развитие и процветание Далматовского Успенского 
монастыря. Он — автор первого сочинения об основании обители. Показан процесс со-
хранения исторической памяти об Исааке как о деятельном благочестивом человеке, 
почитавшемся наравне со старцем Далматом.

Ключевые слова: Сибирская и Тобольская епархия в XVII–XVIII вв., Далматовский 
Успенский монастырь, архимандрит Исаак (Мокринский)

В 2024 г. Успенский Далматовский монастырь отметил 300 лет 
с даты кончины архимандрита Исаака. На территории обители был 
установлен памятник ему в знак признания значительного вклада ар-
химандрита в развитие и процветание Успенского монастыря. В свое 
время нам с А. Т. Шашковым довелось написать краткую статью об 
Исааке в «Словарь книжников и книжности Древней Руси» как об 
авторе первого исторического сочинения о Далматовском Успенском 
монастыре.1 Однако его роль в судьбе монастыря и в региональной 
истории православия столь значима, что он заслуживает разверну-
того биографического очерка, да и написанная 30 лет назад статья 
нуждается в корректировке.

Исаак был сыном основателя Успенской обители, старца Далмата. 
В литературе утвердилось мнение, что Исаак пришел к отцу в Исет-
скую пустынь после ее разорения калмыками в 1651 г. и помогал ему 
восстанавливать монастырь.2 Но нигде не указана дата его рожде-

1 Манькова И. Л., Шашков А. Т. Исаак // Словарь книжников и книжности Древней 
Руси. Вып. 3: XVII в. Ч. 2: И–О. СПб., 1993. С. 113–116.

2 Пашков А. А. Свято-Успенский Далматовский монастырь. Шадринск, 2000. С. 8.

© Манькова И. Л., 2025� DOI: 10.31518/3034-2597-2025-2(44)-8



66

ния, и складывается впечат-
ление, что Исаак пришел в 
пустынь уже взрослым чело-
веком. Но так ли это было на 
самом деле? Во время перепи-
си 1710 г. архимандрит Исаак 
указал свой возраст — 68 лет, 
следовательно, он родился в 
1642 г.3 Именно в этом году 
его отец, сын боярский Дми-
трий Иванович Мокринский, 
покинул военную службу и 
постригся в Невьянском Бо-
гоявленском монастыре, став 
старцем Далматом. Возмож-
но, одной из причин такого 
шага стало и то, что Дмитрий 
овдовел, то есть мать Исаака 
могла умереть при родах. Из 
этого следует, что он младен-
цем остался без попечения 
родителей. Вероятно, Исаак 
оказался в пустыни у отца в 
раннем возрасте, здесь при-
нял постриг, доподлинно не 
известно его мирское имя (возможно, Иван). В стихах, помещенных 
на надгробии старца Далмата второй половины XVIII в., сказано об 
Исааке, что он «в семьсот дватцать четвертом в небо переселися, на 
месте сем семдесят седмь лет потрудися».4 Из этого следует, что Исаак 
оказался в пустыни отца уже в 1647 г., то есть в возрасте пяти лет.

Самое раннее упоминание об Исааке в известных нам документах 
относится к 1664 г., в них он назван уставщиком монастырской церк-
ви. В том году старец Макарий подал извет на старцев Лота, Никона 
и Исаака. Последний обвинялся в том, что якобы запрещал черному 
попу Филарету и белому попу Ивану служить литургии в честь ан-
гелов царя Алексея Михайловича и членов его семьи. И более того, 
за уже отслуженные «государские ангелы» Лот, Никон и Исаак на-
казывали священников. В ходе следствия обвиняемые и священники, 

3 РГАДА. Ф. 214. Оп. 1. Д. 1525. Л. 551.
4 Цит. по: Мангилев П., прот. Образ преподобного Далмата Исетского в агиогра-

фических текстах XVIII в. // Свято-Успенский Далматовский монастырь — духовный 
центр Зауралья: История и современность. Екатеринбург, 2012. С. 69.

Памятник архимандриту Исааку на террито-
рии Успенского Далматовского монастыря. 

Скульптор О. Красношеина. 2024 г.  
Фото автора



67

а затем и старец Далмат «в скаске за своею рукою», разъяснили, что 
с начала существования обители был установлен такой порядок: если 
дни ангела царя и царицы приходились на время поста, то в монасты-
ре совершался только молебен за их душевное спасение и многолет-
ное здравие, а празднование проводилось после Светлой недели. Дни 
ангела сестер царя и сына Алексея отмечались в таком же порядке. 
Об остальных ангельских праздниках многочисленного царствующе-
го семейства в монастыре просто не знали, так как об этом не было 
распоряжений от архиепископа Сибирского и Тобольского.5

Для выполнения послушания уставщика требовалось знание цер-
ковного устава, умение ориентироваться в богослужебных текстах. 
Следовательно, к 22 годам Исаак уже имел такую подготовку, что так-
же может свидетельствовать о его пребывании в монастыре с юных 
лет. Основным источником о кадровых перемещениях Исаака явля-
ется «Древняя рукопись из архивных актов Далматовского Успен-
ского монастыря за 1651–1730 гг.» (далее — «Древняя рукопись»), 
сохранившаяся в рукописной копии XIX в.6 Она составлена по типу 
летописи, в которой в хронологическом порядке размещены краткие 
аннотации или выписки из документов, которые составитель счел 
важными для написания истории монастыря. Согласно этой рукопи-
си, в 1666 г. архиепископ Сибирский и Тобольский Корнилий руко-
положил Исаака в сан иеромонаха.7 Вероятно, вскоре состоялось на-
значение Исаака игуменом. В указной памяти верхотурских воевод, 
датированной 23 марта 1666 г., он именуется игуменом.8 Ему в это 
время было 24 года. Однако, вернувшись из Москвы в 1668/69 г. уже 
в сане митрополита Сибирского и Тобольского, Корнилий отстранил 
Исаака от игуменства и запретил в служении. Возможно, это связано 
с личными разногласиями, а, может быть, с какими-то нестроениями 
в монастыре.

Извилистый жизненный путь Исаака во многом был определен 
событиями переломного периода в истории Русской православной 
церкви: нововведения патриарха Никона трудно укоренялись на ме-
стах, вызывали сопротивление части духовенства и мирян, породили 
большую драму — церковный раскол. Вторая половина XVII в. — это 
и время начала русского освоения Зауралья. Оно проходило в усло-

5 Материалы следственного дела опубликованы: Вкладные книги Далматовского 
Успенского монастыря (последняя четверть XVII — начало XVIII в.): Сборник доку-
ментов / Сост. И. Л. Манькова. Свердловск, 1992. С. 189–197.

6 ГАШ. Ф. 224. Оп. 1. Д. 3243.
7 Старец Далмат никогда не имел сана игумена или черного священника, в доку-

ментах назывался строителем.
8 РГАДА. Ф. 1111. Оп. 2. Д. 139. Л. 24.



68

виях постоянной военной угрозы со стороны потомков сибирского 
хана Кучума, калмыков и башкир, а также активной крестьянской 
миграции. В это время у монастыря случались споры с приказчиками 
соседних слобод, воеводской администрацией из-за беглых крестьян, 
шла борьба за рабочие руки в малонаселенном районе. В 1662–
1664 гг. Исетская обитель трижды пережила набеги башкир, калмы-
ков и сибирских татар, сопровождавшиеся пожарами, грабежами и 
убийствами в монастырских деревнях, и вновь восстанавливалась.

В 1674–1675 гг. в Успенском монастыре сложилась конфликтная 
ситуация, виновником которой стал строитель Никон, поэтому мит
рополит Корнилий решил сменить управление, монастырь принял 
игумен Афанасий.9 Афанасий был ровесником Исаака (родился в 
1641 г.), тоже в юном возрасте пришел в Далматовский монастырь и 
принял здесь постриг, то есть они вместе росли, воспитывались в од-
ной среде, читали одни книги, выполняли послушания чтецов в мо-
настырской церкви. Зародившаяся тогда дружба была сохранена ими 
на всю жизнь. Когда Исаак стал игуменом в 1666 г., архиепископ Кор-
нилий перевел Афанасия в Тобольский архиерейский дом служить 
иеродьяконом, затем он стал ризничим при митрополите. В 1674 г. 
Афанасий вернулся в Далматовский монастырь «на свое обещание» 
и в 1675 г. стал игуменом, а Исаак был назначен строителем. По че-
лобитной старца Далмата и игумена Афанасия со строителя Исаака 
была снята часть запрещений. А. И. Кривощеков, посетивший Дал-
матовский монастырь в 1914 г., в своем очерке об истории обители 
процитировал ответную грамоту митрополита Корнилия на челоби-
тье: «И мы, Великий Господин, для прошения старца Далмата и для 
твоего [игумена Афанасия. — И. М.] моления, пожаловали вас, бла-
гословили и велели прежде бывшему игумену Исааку для келейного 
правила держать патрахель и вечерни, и заутрени служить, и тебя, 
игумена, и прежних детей духовных и вновь хто будет приходить на 
исповедь принимать, а божественной литургии отнюдь служить не 
велеть».10 Из этого следует, что Исаак был духовником Афанасия и 
других монастырских насельников.

Видимо, игумен Афанасий и строитель Исаак не выполнили всех 
предписаний митрополита Корнилия по новому церковному устрое-
нию и попали в опалу. В августе 1677 г. они были сосланы «на житье» 
в Енисейский Спасский монастырь «за церковные вины». Грамотой 
из судного приказа от 30 апреля 1678 г. (уже после смерти митро-
полита Корнилия) они были освобождены. В том же году игуменом 

9 ГАШ. Ф. 224. Оп. 1. Д. 3234. Л. 146–147.
10 Кривощеков А. И. Далматовский монастырь как оплот русского владычества и 

православия в исетском крае и его достопримечательности. Далматово, 2021. С. 36.



69

Успенского монастыря был назначен Исаак, с тем чтобы «мирских 
в духовность не принимал».11 Эта фраза могла означать запрещение 
быть духовником у мирских людей, то есть не у монахов. Афанасий 
занял должность келаря и обратился с просьбой к сибирскому ми-
трополиту Павлу разрешить ему иеромонашескую службу в церкви, 
поскольку без благословения не мог совершать «ничего священни-
ческого». Такая благословенная грамота была подписана сибирским 
владыкой 1 апреля 1679 г.12 Вскоре Афанасий отправился в Москву 
с челобитной о монастырских нуждах и назад уже не вернулся, став 
впоследствии видным церковным деятелем, писателем, архиеписко-
пом Холмогорским и Важеским, борцом со старообрядчеством. На 
протяжении всей своей жизни он сохранял связь с Далматовским мо-
настырем. Последний раз Афанасий и Исаак виделись в 1700 г., за два 
года до смерти архиепископа, когда далматовский игумен навестил 
друга в Холмогорах. Видимо, тогда Исаак поделился с холмогорским 
архиереем планами о строительстве новой церкви в Далматовском 
монастыре, и Афанасий передал ему большой вклад для монасты-
ря: 11 книг, священническое облачение, церковную утварь, бытовые 
предметы.13

Вероятно, не без участия Афанасия, служившего в 1680–1682 гг. 
крестовым патриаршим иеромонахом, патриарх Иоаким прислал игу-
мену Исааку книгу Иоанна Златоуста «О священстве» (М., 1664). На 
первом добавочном листе этой книги имелась запись: «190 (1682) г. 
февраля в 7 день Великий Господин Святейший Кир Иоаким Патри-
арх Московский и всея России пожаловал благословил сию книгу о 
священстве в Сибирь на Исеть в Успенскую обитель игумену Исааку 
Далмата ученику».14 Выбор книги для подарка патриарха явно был 
неслучайным. В ней сюжетная линия построена как диалог Иоанна 
Златоуста и его друга детства Василия, ставшего епископом. Книга 
«О священстве» издавалась в XVII в. Московским печатным двором 
только один раз — в 1664 г., то есть присланная книга была далеко не 
новой, что косвенно подтверждает осознанный выбор в качестве по-
дарка именно этого сочинения Иоанна Златоуста.

Все «запрещения» с Исаака окончательно были сняты только в 
1685 г. В своем очерке Кривощеков воспроизвел по монастырской 
рукописи текст челобитной Исаака: «Великому Господину Преосвя-
щенному Павлу митрополиту Сибирскому и Тобольскому бьет челом 

11 ГАШ. Ф. 224. Оп. 1. Д. 3234. С. 144. Видимо, эта фраза означает запрет Исааку на 
исповедование мирян.

12 РГАДА. Ф. 1455. Оп. 4. Д. 162.
13 Вкладные книги Далматовского Успенского монастыря. С. 160–161, 180–183.
14 Запись цитируется по тексту описи 1923/24 г. ГАШ. Ф. 683. Оп. 1. Д. 96.



70

и плачет богомолец твой Успенской Далматовской пустыни по нужди 
игумен убогий Исаак. С прошлых, Господин, годов по нынешнее вре-
мя, годов с шесть, лишился я, недостойный, святых тайн причастия 
тела и крови Христа Бога нашего и упразднен от святые литургии. 
Боюся, да смерть меня в том не застала. Милостивый Великий Госпо-
дин и Отец Преосвященный Павел митрополит Сибирский и Тоболь-
ский, пожалуй меня, убогого и грешного, не положи мя в презрение 
по своему пастырскому рассуждению, благослови мне, богомольцу 
своему, служити святую литургию. Великий Господин и отец наш, 
смилуйся и пожалуй».15 На обороте челобитной была резолюция ми-
трополита Павла: «193 (1685) июня в ... день смиренный Павел, ми-
трополит Сибирский, свидетельства отцем духовным иеромонахом 
Авраамием указал игумену Исааку священная действовать в Дал-
матове монастыре по-прежнему, а чтоб расколов никаких не твори, 
аще дерзнет расколы чинить и нашего благословения ныне и впредь 
с ним, Исааком, несть и не будет и во втором пришествии сам да даст 
ответ Богу и хорошо знать и понимать совесть свою».16 В «Древней 
рукописи» предписание митрополита Павла зафиксировано в такой 
формулировке: «Чтобы с раскольниками раскола не говорил, а пом-
нил совесть свою».17 Возможно, составитель этого документа пере-
сказал резолюцию митрополита своими словами, исходя из своего 
понимания слова «раскол». Если последний вариант можно понять 
однозначно — осуждение связи со старообрядцами, то относительно 
первого возможно двоякое толкование того, что же имелось в виду 
под «расколами» — противоречия внутри монастырской братии либо 
поддержка дониконовских порядков.

Вместе с тем, митрополит Павел дважды посылал Исаака в самых 
критических ситуациях увещевать крестьян-старообрядцев, соби-
равшихся устроить массовое самосожжение: в деревню Мостовку на 
реке Исети — в 1679 г., в Утяцкую слободу — в 1682 г. Возможно, это 
была проверка истинности перехода далматовского игумена на по-
зиции официальной церкви, а может быть, знак доверия и надежды 
на авторитет Исаака у старообрядцев. В Мостовке гарь не состоялась, 
крестьяне подали челобитную, в которой объяснили мотивы своего 
желания устроить самосожжение притеснениями приказчика и непо-
мерными налогами. В Утяцкой слободе события завершились траге-

15 Кривощеков А. И. Далматовский монастырь как оплот русского владычества и 
православия... С. 36.

16 Кривощеков А. И. Далматовский монастырь как оплот русского владычества и 
православия... С. 36.

17 ГАШ. Ф. 224. Оп. 1. Д. 3243. Л. 79.



71

дией, в огне погибло большое число людей.18 Мы не имеем прямых 
доказательств приверженности далматовской братии идеологии ста-
рообрядчества и можем судить об этом лишь по косвенным данным. 
Существует предположение, что именно из Далматовского монасты-
ря вышло анонимное сочинение «Об антихристе и тайном царствии 
его», имевшее широкое хождение среди сторонников старой веры.19 
Есть основания полагать, что перед тем, как пойти на самосожжение, 
некоторые старообрядцы делали вклады в Далматовский монастырь 
на помин своей души и своих родственников. Евсевий Левонов, быв-
ший игумен Невьянского Богоявленского монастыря, сосланный в 
Далматовский монастырь, в своем доносе в Синод в 1725 г. помимо 
разных обвинений в адрес сибирского митрополита Антония, на-
местника и казначея Далматовского монастыря, называл старца Дал-
мата «злым раскольником», а про умершего уже к тому времени ар-
химандрита Исаака писал, что он «являлся аки бы благочестив был 
великой расколник».20 В качестве доказательства доносчик сообщил, 
что «наместник, казначей и все монахи носят по раскольнически 
мантейки малыя, камилавки четвероклинные с пухи вязанными,21 
вместо клобуков употребляют каптыри по уставу бышаго того мона-
стыря строителя Далмата, сущаго раскольника».22 Согласно рефор-
мам патриарха Никона, головные уборы духовенства и монашества 
были изменены по греческим образцам: на смену каптырям (полу-
круглым шапкам) пришли цилиндрические клобуки. В синодальный 
период каптырь  считался принадлежностью старообрядчества. Од-
нако это сообщение Левонова осталось без внимания проводивших 
следствие по его доносу, их больше интересовали сведения об укры-
вательстве беглых, неуплате подушной подати и незаконном постри-
ге. Если в Далматовском монастыре еще в первой четверти XVIII в. 
носили каптыри, то это, скорее всего, по традиции или привычке, а 
не в противовес никоновским нововведениям. В имуществе Исаака, 
описанном после его смерти, были и клобуки. На портретах, сфото-
графированных С. М. Прокудиным-Горским в усыпальнице Далмата 
в 1912 г., основатель монастыря изображен в каптыре, а архимандрит 
Исаак — в клобуке.

18 Полное собрание русских летописей. Т. 36: Сибирский летописный свод. Ч. 1. М., 
1987. С. 218–219. Подробнее о самосожжениях см.: Шашков А. Т. Старообрядческие 
самосожжения на Урале и в Сибири в XVII — начале XVIII века // Шашков А. Т. Из-
бранные труды. Екатеринбург, 2013. С. 86–101.

19 Памятники литературы и письменности крестьянства Зауралья. Т. 1. Вып. 1. 
Свердловск, 1991. С. 20–21.

20 РГИА. Ф. 796. Оп. 7. Д. 41. Л. 91.
21 Вероятно, имеется в виду скуфья.
22 РГИА. Ф. 796. Оп. 7. Д. 41. Л. 79.



72

Вероятно, было еще одно отстранение Исаака от настоятельства 
в Далматовском монастыре. В «Древней рукописи» имеется пересказ 
грамоты митрополита Павла от 26 сентября 1689 г.: «Бывший игу-
мен Исаак, по грамоте митр. Павла, опять игуменом по-прежнему, по 
челобитью черного попа Успенского монастыря Израиля с братиею 
и служек, и служебников, и Введенского девича монастыря стариц 
вместо архимандрита Тихона, с тем чтобы принял Исаак у Тихона 
монастырь».23 Скорее всего, последний был настоятелем или Вер-
хотурского Николаевского или Тюменского Преображенского мо-
настыря.24 На время отстранения Исаака ему было поручено управ-
ление Далматовской обителью. Практика поручений управления 
отдельными обителями настоятелям других монастырей получила 
распространение в XVIII в.25

В декабре 1694 — январе 1695 г. игумен Исаак сопровождал ми-
трополита Сибирского и Тобольского Игнатия в поездке по епархии 
и принимал участие в освидетельствовании мощей праведного Си-

23 РГИА. Ф. 796. Оп. 7. Д. 41. Л. 79 об. Составитель «Древней рукописи» ошибочно 
указал дату грамоты — 1690 г.

24 Данные о том, кто управлял этими монастырями между 1688 и 1691 гг., отсут-
ствуют. К концу XVII в. на территории Западной Сибири архимандритии были уста-
новлены в Тобольском Знаменском, Верхотурском Николаевском и Тюменском Пре-
ображенском монастырях.

25 Нечаева М. Ю. Монашество Среднего Урала синодального периода: Принципы 
формирования и социальный состав. Екатеринбург, 2016.

Портрет преподобного Далмата (слева) и портрет архимандрита Исаака (справа). 
1912 г. Фото С. М. Прокудина-Горского



73

меона в с. Меркушино Верхотурского уезда. Именно Исаак сообщил 
митрополиту Игнатию о почитании местными жителями вышедшего 
из земли гроба около церкви в с. Меркушино и о чудесах исцеления, 
которые происходили по молитвам на месте захоронения. Игнатий 
поручил игумену Исааку с группой духовенства провести освидетель-
ствование. Получив известие о результатах обследования, владыка 
отправился в с. Меркушино.26 Преосвященный подтвердил святость 
обнаруженных мощей и установил имя погребенного — Симеон. 
Вскоре мощи праведного Симеона были перенесены в Верхотурский 
Николаевский монастырь.

Митрополит Игнатий провел реорганизацию церковного управ-
ления в Сибири, разделив территорию епархии на 15 десятин/зака-
зов. В отдельную десятину были выделены слободы по реке Исети, в 

26 Мангилев П. И., прот., Никулин И. А., свящ. Русский архиерей XVII в. в поездке 
по епархии: На примере сибирского митрополита Игнатия (Римского-Корсакова) // 
Христианское чтение. 2021. № 2. С. 216–227.

Сюжет жития «Обретение и прославление честных мощей св. пр. Симеона»  
(игумен Исаак третий слева) с иконы праведного Симеона Верхотурского с житием. 

Начало XX в. Из фонда Екатеринбургской духовной семинарии



74

1698 г. заказчиком «ведать десятину» был назначен игумен Рафай-
ловского Троицкого монастыря игумен Филарет.27 Этот монастырь 
во всех отношениях уступал Далматовскому, тем не менее, во главе 
заказа был поставлен его настоятель, а не игумен Исаак. Вероятно, 
разногласия между преосвященным и далматовским игуменом про-
изошли на хозяйственной почве ранее. В «Древней рукописи» упо-
минается грамота митрополита Игнатия от 9 декабря 1697 (1696?) г., 
адресованная «закащику духовных дел игумену Исааку с братией». 
Приведем пересказ этой грамоты из рукописи: «1. Обитель строит-
ся по его [Игнатия. — И. М.] благословению, 2. Пашенные крестьяне 
лес рубили с великим понуждением, а башни строены посторонными 
плотниками на казенные деньги, и строений церковных крестьяне 
не помогали, 3. Игуменския кельи строились сторонними людьми. 
4. Крестьяне к строению лес не возили. 5. Якобы их к тому настроил 
николаевский нетрезвой поп Степан Яковлев».28 Из этого текста не 
ясно, о каком монастыре идет речь, скорее всего, не о Далматовском. 
В нем описано строительство целого монастырского комплекса, и 
грамота адресована Исааку как духовному заказчику, в обязанности 
которого входил и надзор за другими монастырями. Может быть, 
речь шла о женском Введенском монастыре, приписном к Далматов-
скому.

Новый сибирский митрополит Филофей (Лещинский) обратил 
внимание на игумена крупнейшего зауральского монастыря и в 1702 г. 
возвел Исаака в сан архимандрита. В первой четверти XVIII в. нача-
лись масштабные преобразования в церковной сфере. Это коснулось 
и епархиального управления, в частности, на смену церковным деся-
тинам окончательно пришли духовные заказы, их границы менялись 
на протяжении XVIII в. Так появился Далматовский духовный заказ, 
управление которым было поручено архимандриту Исааку. Согласно 
ведомости 1738 г., в Далматовском заказе числилось 40 приходских 
церквей, в основном в него входили села Шадринского дистрикта. 
Также были выделены Воскресенский и Рафайловский заказы, вклю-
чавшие села Окуневского и Исетского дистриктов (24  приходские 
церкви).29 В своем доносе 1725 г. Левонов указывал, что Исаак был 
«закащиком церквей слишком шестидесят».30 Из этого следует, что 
при его управлении Далматовский заказ включал территорию трех 
заказов, отмеченных в ведомости 1738 г.

27 РГАДА. Ф. 214. Оп. 3. Д. 1363. Л. 443.
28 ГАШ. Ф. 224. Оп. 1. Д. 3234. С. 102.
29 Зольникова Н. Д. Сибирская приходская община в XVIII веке. Новосибирск, 1990. 

С. 183.
30 РГИА. Ф. 796. Оп. 7. Д. 41. Л. 91.



75

При архимандрите Исааке начался подлинный расцвет монасты-
ря. С размахом велось каменное строительство. Благословение на 
строительство каменного Успенского собора было получено в 1704 г., 
но фундамент смогли заложить только в 1707 г. Все это время шла 
подготовка к строительству. Новая Успенская церковь вместе с ка-
менной колокольней были освящены в 1720 г. После пожаров 1707 г. 
и 1708 г. архимандрит добивался, чтобы государственная казна вы-
делила средства на строительство каменных стен вокруг монастыря. 
С 1722 г. началось возведение кирпичных крепостных стен с башня-
ми. В первой половине XVIII в. монастырская цитадель была един-
ственной каменной крепостью в системе оборонительных сооруже-
ний на юго-восточной границе государства.

Успешно осваивалась монастырская вотчина. Еще в середине 
XVII в. монастырь получил в собственность по царским указам боль-
шой неразработанный земельный фонд. При настоятельстве Исаака 
был освоен основной ареал владений, 8 из 11 населенных пунктов 
появилось в вотчине в это время. Также были приобретены рыбные 

Вид на Далматовский монастырь от р. Исети. 1912 г. Фото С. М. Прокудина-Горского



Успенский собор с колокольней. Построен в 1707–1720 гг.  
1912 г. Фото С. М. Прокудина-Горского

Укрепления Успенского Далматовского монастыря.  
Построены в 1722–1740-е гг. 2012 г. Фото автора



77

ловли на реках Уй, Миасс, Тобол, получена земля на реке Железен-
ке (приток Исети), где монахи организовали железоделательный 
промысел. С начала XVIII в. монастырское хозяйство обеспечивало 
внутренние потребности и стало одним из основных поставщиков 
хлеба на уральские заводы. В 1714 г. в обители была открыта школа, 
в которой дети монастырских крестьян обучались основам грамот-
ности, чтобы потом они «могли быть употребляемы в хозяйственном 
управлении».31

В фонде Далматовского Успенского монастыря в Государственном 
архиве г. Шадринска можно найти автографы архимандрита Исаака, 
в частности, на хозяйственной документации. Его почерк характерен 
для человека XVII в. Вместе с тем, он был человеком уже переходной 
эпохи от средневековья к новому времени — времени деятельных 
людей, когда первостепенную значимость приобретали деловые ка-
чества человека. Об этом ярко свидетельствует «Известие об осно-
вании Далматовского монастыря», написанное им в начале XVIII в.32 
Первая часть «Известия» составлена в жанре жития преподобного 
Далмата под влиянием агиографического канона, вторая часть сугу-
бо деловая — перечисление переписей монастырских владений, ко-
торое должно было подтвердить законность границ монастырской 
вотчины. Именно это сочинение легло в основу всех последующих 
историй о начальной истории Успенского монастыря и о подвижни-
ческом подвиге старца Далмата. Она запечатлена в прозе, стихах и 
живописи.

31 Пашков А. А. Свято-Успенский Далматовский мужской монастырь. С. 69.
32 Известие об основании Далматовского монастыря, составленное архимандритом 

Исааком // Вкладные книги Далматовского Успенского монастыря. С. 184–186.

Автограф архимандрита Исаака. 1720 г. ГАШ. Ф. 224. Оп. 1. Д. 52. Л. 40.



78

Архимандрит Исаак скончался 11 декабря 1724 г. Упоминаемый 
выше Левонов был в Далматовском монастыре во время смерти 
Исаака и описал его последние дни и похороны в своем доносе, его 
возмутили почести, оказанные архимандриту при погребении. Для 
нас его показания являются свидетельством особого почитания бра-
тией своего усопшего настоятеля. По версии Левонова, наместник 
Моисей, «прославляя аки бы мужа свято поживша яко же Долмата, 
тако жил, и сего Исака честным погребенном близ самой церкви в 
полатке положиша и гроб его каменем оболжше, над верх чугунными 
плитами прикрывше, а келарь монах Никон и верх древянной под-
крепляем столбиком каменным устроил аки цку33 с возраст человеч, 
от земли высотою аршин».34 Уже в этом сообщении Исаак сравнива-
ется с Далматом, оказываемые ему почести равны почитанию Дал-
мата. Могила архимандрита была обустроена в виде склепа под чу-
гунным полом в помещении («палатке»), пристроенном к трапезной 
части придельной церкви Димитрия Прилуцкого Успенского собора. 
Место захоронения отмечено надгробием. В советское время, когда в 
здании храма был устроен завод, могилу уничтожили.

Сохранение исторической памяти об архимандрите Исааке в танде-
ме со старцем Далматом обрело новое значение для монастыря во вто-
рой половине XVIII в. Реализация норм Духовного Регламента 1721 г. 
существенно повлияла на состав братии, затем введение штатов в ходе 
реформы 1764 г. изменили и образ жизни насельников. По сути дела, 
отказ от общежительного устава, раздел братских доходов, возмож-
ность распоряжаться средствами, принесенными из мирской жизни, 
оказали пагубное влияние на нравственный облик братии.35 Ситуация 
явного упадка пробуждала у наиболее образованной части местного 
социума стремление опереться на образцы благочестия из истории мо-
настыря, актуализировать их монашеский опыт. На наш взгляд, имен-
но это обстоятельство и привело к появлению виршей, помещенных на 
одной из сторон надгробия преподобного Далмата. В них излагалась 
история монастыря от основания до смерти архимандрита Исаака. По 
предположению П. И. Мангилева, стихи могли быть написаны кем-то 
из учителей монастырской школы, хорошо образованным человеком. 
Он датирует их появление серединой — второй половиной XVIII в.36 

33 Цка — доска. Такая форма слова часто использовалась при описании икон.
34 РГИА. Ф. 796. Оп. 7. Д. 41. Л. 92–92 об.
35 Нечаева М. Ю. Далматовская братия XVIII — начала XX в. // Свято-Успенский 

Далматовский монастырь — духовный центр Зауралья: История и современность. Ека-
теринбург, 2012. С. 28–50.

36 Мангилев П., прот. Образ преподобного Далмата Исетского в агиографических 
текстах XVIII в. // Свято-Успенский Далматовский монастырь — духовный центр За-
уралья: История и современность. Екатеринбург, 2012. С. 62–69.



План нижней Христорождественской церкви Успенского собора 1730 г.  
(реконструкция А. А. Пашкова).

Условные обозначения: 1. Христорождественский храм; 2. Трапезная Христорожде-
ственского храма; 5. Придельный храм Димитрия Прилуцкого; 6. Трапезная придель-
ного храма; 7, 8. Алтари; ● — место захоронения архимандрита Исаака



80

Автор виршей показал Исаака не только преемником монашеского 
делания отца, но настоятелем, приумножившим благолепие обители, 
благодаря крепости духа он выдерживает испытания и отстраивает 
обитель заново после вражеского разорения. «Ревнитель» и «добрый 
строитель» — такими эпитетами характеризуется Исаак.37

В Ростово-Ярославском архитектурно-художественном музее-за-
поведнике хранится картина «Сказание о Далматовской иконе Бого-
матери» неизвестного художника XVIII в., выполненная красками на 
холсте. Она поступила в 1906 г. в дар от сенатора С. П. Мордвинова.38 
В описи имущества уральского заводчика А. Ф. Турчанинова, состав-
ленной после его смерти в 1789 г., отмечен «образ Успения пресвя-
тыя Богородицы с изображением Далматовскаго монастыря и самого 
Долмата».39 На наш взгляд, это и есть картина из Ростово-Ярослав-

37 Эти стихи неоднократно публиковались. Вариант стихов по рукописи из мо-
настырского архива опубликован: Мангилев П., прот. Образ преподобного Далмата 
Исетского... С. 69.

38 Государственный Ростово-Ярославский архитектурно-художественный музей-
заповедник. Инв. номер Ж-382.

39 Пирогова Е. П. Свидетельства возможного существования на сысертских заводах 
XVIII в. иконописной и переплетной мастерских // Вестник Екатеринбургской духов-
ной семинарии. 2023. № 43. С. 91.

Сказание о Далматовской 
иконе Богоматери. Неиз-
вестный художник. XVIII в. 
Государственный Ростово-
Ярославский архитектурно-
художественный музей-
заповедник. Инв. № Ж-382. 
Государственный каталог 
музейного фонда Российской 
Федерации. URL: https://
goskatalog.ru/portal/#/
collections?id=6033703 (дата 
обращения: 02.05.2025)



81

ского музея. Ее анализ заслуживает самостоятельного искусствовед-
ческого исследования, для нас она интересна своей композицией. 
Полотно условно разделено рекой на верхнюю и нижнюю части. 
В  верхней части на фоне природного ландшафта в центре объемно 
изображен Далматовский монастырь с каменной Успенской церко-
вью, опоясанный каменной оградой с башнями. Над ним икона Успе-
ния Богородицы, поддерживаемая ангелами, по углам картуши, в 
которых написано начало упомянутых выше виршей, повествующее 
об основании Далматовского монастыря старцем Далматом. Нижняя 
часть картины иллюстрирует эти стихи. В верхней части картины 
рядом с монастырем с левой стороны изображена фигура Далмата, с 
правой стороны — Исаака. Руки Далмата сложены на груди в молит-
венном жесте. Исаак изображен с разведенными в стороны руками, 
как бы обращая внимание зрителей на монастырь, построенный в 
камне под его руководством, и вотчинные просторы вокруг. Его поза 
напоминает изображение на иконах Николая Можайского с горо-

Усыпальница преподобного Далмата. 1912 г. Фото С. М. Прокудина-Горского



82

дом на ладони. Вирши и картина свидетельствуют о том, что для по-
томков Далмат и Исаак были равновеликими личностями по своему 
историческому вкладу.

Эта тенденция продолжилась в XIX в. После завершения строи-
тельства Скорбященской церкви в 1881 г. рядом с ней была постро-
ена часовня-усыпальница преподобного Далмата. Внутри над его 
захоронением было установлено деревянное надгробие, украшенное 
живописью, иллюстрирующей историю основания обители, и упомя-
нутыми выше стихами. В усыпальнице хранились посох и келейная 
мантия Исаака, а также портреты его и Далмата. Таким образом, по-
читание архимандрита Исаака в Далматовском монастыре на протя-
жении XVIII — начала XX в. имело вербальное, визуальное и пред-
метное воплощение. Традиция сохранения исторической памяти об 
Исааке возрождена современной монашеской общиной.

Список литературы
Вкладные книги Далматовского Успенского монастыря (последняя 

четверть XVII — начало XVIII в.): Сборник документов / Сост. 
И. Л. Манькова. Свердловск, 1992. 244 c.

Зольникова Н. Д. Сибирская приходская община в XVIII веке. Ново-
сибирск, 1990. 291 с.

Кривощеков А. И. Далматовский монастырь как оплот русского вла-
дычества и православия в исетском крае и его достопримечатель-
ности. Далматово, 2021. 88 с.

Мангилев П. И. Образ преподобного Далмата Исетского в агиогра-
фических текстах XVIII в. // Свято-Успенский Далматовский мо-
настырь — духовный центр Зауралья: История и современность. 
Екатеринбург, 2012. С. 62–69.

Мангилев П. И., Никулин И. А. Русский архиерей XVII в. в поездке по 
епархии: На примере сибирского митрополита Игнатия (Римско-
го-Корсакова) // Христианское чтение. 2021. № 2. С. 216–227.

Манькова И. Л., Шашков А. Т. Исаак // Словарь книжников и книж-
ности Древней Руси. Вып. 3: XVII в. Ч. 2: И–О. СПб., 1993. С. 113–
116.

Нечаева М. Ю. Монашество Среднего Урала синодального периода: 
Принципы формирования и социальный состав. Екатеринбург, 
2016. 232 с.

Памятники литературы и письменности крестьянства Зауралья. Т. 1. 
Вып. 1. Свердловск, 1991. 247 с.

Пашков А. А. Свято-Успенский Далматовский монастырь. Шадринск, 
2000. 416 c.



Пирогова Е. П. Свидетельства возможного существования на сысерт-
ских заводах XVIII в. иконописной и переплетной мастерских // 
Вестник Екатеринбургской духовной семинарии. 2023. № 43. 
С. 84–99.

Полное собрание русских летописей. Т. 36: Сибирский летописный 
свод. Ч. 1. М., 1987. 382 с.

Шашков А. Т. Старообрядческие самосожжения на Урале и в Сибири 
в XVII — начале XVIII века // Шашков А. Т. Избранные труды. 
Екатеринбург, 2013. С. 86–101.


