
123

УДК 94(821.161.1)

М. Н. Климова
Научная библиотека Томского государственного университета

Акакий Башмачкин, Макар Девушкин  
и дьякон Ахилла  
О некоторых именах героев русской литературы

Одним из популярных приемов использования агиографических материалов свет-
скими авторами является введение житийных аллюзий в описание вымышленного 
персонажа. Важным источником при создании его художественного образа может 
стать имя, данное ему автором, особенно редкое или необычно звучащее. Искусно 
подобранное имя литературного героя дает возможность подчеркнуть его основные 
черты, намекнуть на скрытый духовный потенциал и внутренние противоречия опи-
сываемой личности, даже предсказать ожидающие его потрясения и метаморфозы. 
В  ряду мастеров русской классической прозы XIX века как виртуозы литературной 
ономастики проявили себя Н. В. Гоголь, Ф. М. Достоевский и Н. С. Лесков. Их искус-
ство в этой области и некоторые индивидуальные приемы каждого автора показаны на 
конкретных примерах из их произведений. В статье анализируются имена некоторых 
персонажей «Шинели», «Вечеров на хуторе близ Диканьки» и «Миргорода» Н. В. Го-
голя, «Бедных людей», «Хозяйки» и «Идиота» Ф. М. Достоевского, «Соборян» и рас-
сказов о праведниках Н. С. Лескова. Отмечен также уникальный для художественного 
мира И. С. Тургенева случай обращения к житийному материалу в романе «Отцы и 
дети». Для анализа были отобраны сложные случаи, когда при выборе имен персонажа 
писатель использовал не только житийные тексты, но и материалы религиозного и 
светского фольклора, учитывал значение, звучание, «народную этимологию» имени 
и так далее. Упомянуты в статье и некоторые наблюдения по русской литературной 
ономастике XX века.

Ключевые слова: христианство и литература, русская литература, агиография, жи-
тия святых, литературная ономастика, этимология, имена литературных героев

В ряду приемов использования агиографических материалов рус-
скими писателями классического периода было весьма популярным 
введение житийных аллюзий для характеристики героев светского 
произведения. В античных риториках похожий прием, состоявший 
в сопоставлении описываемого персонажа с известной исторической 
или легендарной личностью, именовался синкрисисом.1 В текстах 
христианской литературы похожие на синкрисис случаи замечены с 
самых первых ее веков. Создавая жития новых подвижников, агио-
графы ориентировались на биографии их предшественников, схожих 

1 Фрайданк Д. Литературный прием синкрисиса в трех древних славянских тек-
стах // Исследования по древней и новой литературе. М., 1987. С. 224–228. В согласии 
с мнением этого автора, что античный термин не следует безоговорочно применять к 
явлениям иных эпох, мы далее используем слово «синкрисис» с известной долей ус-
ловности. 

© Климова М. Н., 2025� DOI: 10.31518/3034-2597-2025-2(44)-12



124

с ними видом духовного подвига или чаще тезоименитых новоявлен-
ному святому.

Переходя к практическому применению «синкрисиса» русскими 
классиками, подчеркнем, что далее речь пойдет лишь о использова-
нии его в литературной ономастике, то есть при подборе имен вы-
мышленных персонажей. По этому вопросу уже накоплен обширный 
материал. Так, давно замечены и получили известность авторские со-
поставления Алеши Карамазова с Алексеем человеком Божиим,2 Ма-
рьи Лебядкиной с Марией Египетской,3 Павла Чичикова с апостолом 
Павлом.4 Во всех этих случаях исследователь имел дело с популярны-
ми в православной среде именами, каждое из которых в месяцеслове 
носят несколько святых. Реже изучались случаи, когда литературный 
герой волею автора получал имя редкое и необычно звучащее, хотя 
некоторые из русских классиков явно испытывали к таким именам 
«влеченье, род недуга». Для читателей XIX века, повседневная жизнь 
которых была организована по церковному календарю, связь персо-
нажа с его святым тезкой была очевидной. Далее будет разобрано не-
сколько показательных примеров из сочинений русских классиков, 
в которых личное имя персонажа явно соотносится с его характери-
стикой и поведением. Учитываются при этом и разные связи данного 
имени. Например, помимо канонической агиографии, привлекались 
фольклорные материалы или обыгрывались значение, звучание, 
«народная этимология» имени и так далее.

Виртуозом литературной ономастики в русской словесности 
XIX века был Н. В. Гоголь. Яркий пример сложной ономастической 
игры в его творчестве — имя главного героя «Шинели», Акакия Ака-
киевича Башмачкина. Необычен в повести уже самый выбор его.5 Ро-
дился герой Гоголя «против ночи, если только не изменяет память, 
на 23 марта», и его матери при крещении ребенка было предложе-
но по святцам на выбор три имени, ей, впрочем, не понравившиеся: 
Мокий, Соссий и Хоздазат. Не лучше оказались и другие предложе-
ния: Трифиллий, Дула, Варахасий, Павсикакий и Вахтисий. «Видно, 
его такая судьба», — вздохнула госпожа Башмачкина, решив назвать 
сына именем его отца, к тому времени, кажется, умершего, поскольку 

2 Ветловская В. Е. Поэтика романа «Братья Карамазовы». М., 1977. С. 168–192.
3 Смирнов И. П. Древнерусские источники «Бесов» Достоевского // Русская и гру-

зинская средневековые литературы. Л., 1979. С. 212–217.
4 Гольденберг А. Х. «Житие» Павла Чичикова и агиографическая традиция // Про-

блема традиций и новаторства в русской литературе XIX — начала XX в. Горький, 
1981. С. 111–118.

5 Цит. по изд.: Гоголь Н. В. Шинель: Повести. Л., 1976. С. 278.



125

упомянут он ею в прошедшем времени.6 Все познается в сравнении, и 
имя Акакий на фоне списка имен-монстров уже не кажется читателю 
странным и «выисканным», а его «возведенное в квадрат» повторе-
нием имени отца придает ему значение привычной родовой судьбы.

Для достижения этого эффекта Гоголь прибегнул к одной из сво-
их календарных мистификаций.7 Ведь специально отобранные им 
из святцев редкие и неблагозвучные имена стоят там не вместе и не 
очень близко от дня рождения младенца (так, именины Мокия, Сос-
сия и Хоздазата (Хусдазата)8 отмечаются 11 и 4 мая и 17 апреля). 
Святые же с именем Акакий упомянуты в календаре более десяти раз 
(в том числе 17 апреля, в один день с мучеником Хоздазатом). По-
пулярность этого имени, возможно, вызвана его благочестивой эти-
мологией (греч. ‘не делающий зла, незлобивый, невинный’). Этимо-
логия имени явно соответствует характеру персонажа, а звучание его, 
одновременно смешное, не вполне приличное и «детское», дополняет 
читательское восприятие героя новыми оттенками.

Наконец, жизнь и смерть героя «Шинели» сложно соотносятся с 
житием одного из его святых тезок, преподобного Акакия Синайско-
го (день памяти 29 ноября), рассказ о котором есть в «Лествице». На 
протяжении большей части повести Акакий Башмачкин подражает 
поведению своего святого тезки, безропотно сносившего немилости-
вое отношение к себе наставника (как и гоголевское «значительное 
лицо», этот наставник после смерти обиженного им Акакия испытал 
угрызения совести и раскаялся). Но финал «Шинели» (бунт «ма-
ленького человека» в предсмертном бреду и его порожденное молвой 
загробное инобытие в обличии призрака-мстителя) явно противо-
поставлен своему духовному источнику. Ведь Акакий Синайский и 
за порогом земного существования продолжал являться на зов мо-
настырского начальства и служить ему. Разные оттенки восприятия 
имени этого персонажа не раз привлекали внимание исследователей. 
Нам же особенно интересна именно множественность мотивации 
данного ономастического выбора Гоголя. Весомость этого выбора 

6 То, что сама она в этом отрывке дважды названа «покойницей» и «старухой», 
возможно намекает на скорое сиротство юного Акакия.

7 Другая авторская мистификация этого рода приурочивает приезд Хлестакова в 
городок N ко дню несуществующего святого Василия Египтянина. Возможные объяс-
нения этому см.: Рубин Ю. Когда приехал ревизор? Каламбур Николая Гоголя // Стра-
ницы: Журнал библейско-богословского института ап. Андрея. 2001. № 62. С.  283–
290; Макшеева Н. В. Смысловая функция упоминания имени «святого» в «Ревизоре» 
Н. В. Гоголя // VIII Сильвестровские педагогические чтения. Духовность и нравствен-
ность в образовательном процессе: Осмысление свободы и ответственности молодежи. 
Тара, 5 апреля 2019 г. СПб., 2019. С. 144–147.

8 Упомянут в списке погибших вместе с Симеоном, епископом Персидским. Здесь 
и далее дни памяти святых указаны по юлианскому календарю (по старому стилю).



126

подчеркнута еще и тем, что Акакий Башмачкин (за исключением 
портного Петровича, к которому мы еще вернемся) — единственное 
из основных действующих лиц «Шинели», названое по имени.9

Но раннему творчеству Гоголя такое экономное использование 
ономастических средств было не свойственно. Напротив, шумный и 
пестрый мир двух его первых сборников перенаселен персонажами, 
почти каждый из которых, независимо от степени его участия в дей-
ствии, наделен личным именем (например, «старый Каленик») или 
родовым прозвищем («атаман Вырвихвист»), а зачастую и тем и дру-
гим сразу. Типичный пример тому — Степан Иванович Курочка, из-
вестный читателям «Вечеров...» лишь как рассказчик оборванной на 
полуслове истории Ивана Федоровича Шпоньки и его тетушки Васи-
лисы Кашпоровны Цупчевськой. Большинство фамильных прозвищ 
здесь откровенно комичны, что стало даже своеобразным «фирмен-
ным знаком» Гоголя. Но и пожилой казак Свербигуз, и оба солид-
ных миргородских обывателя, Иван Перерепенко и Иван Довгочхун, 
и юный Грицко Голопупенко гордо несут по жизни свои смешные 
клички — знак их принадлежности почтенным казачьим родам. Бо-
лее того, молодой Гоголь не раз показывает трагедии положения пер-
сонажей, подобного знака не имеющих.

Таков, например, главный герой повести «Вий» — «философ», то 
есть бурсак предпоследнего, философского класса Хома Брут. Имя 
его с течением времени слегка утратило свою необычность, но пер-
вым читателям «Вия» оно, как и прозвания двух других бурсаков — 
«ритор Тиберий Горобець и богослов Халява», — казалось оксюмо-
роном — комическим смешением латыни с малороссийской «мовой». 
К тому же, в отличие от товарищей, при знакомстве гордо произнося-
щих свои фамильные прозвища,10 у сироты Хомы есть только семи-
нарская кличка, о которой скажем чуть позже. Правда, он в утешение 
может, в отличие от Горобца и Халявы, крестильных имен которых 
мы не знаем, похвалиться собственным небесным заступником, апо-
столом Фомой, хотя и с несколько «сомнительной» репутацией. Во 
всяком случае, имя этого бурсака явно заслуживает дополнительного 
рассмотрения.

9 Лишь на периферии повести ненадолго возникает несколько персонажей, на-
званных по именам, имеющим локальную смысловую нагрузку. Так, некрасивость 
крестильных имен, предложенных матери героя, усилена контрастом с привычными 
и простыми именами ее кумовьев — Ивана Ивановича и Арины Сергеевны. Приятель-
ница же «значительного лица» названа таким типично немецким именем Каролина 
Ивановна, что ее, право, и описывать не надо.

10 Внимательному читателю «Вечеров...» даже вспомнится возможный предок од-
ного из них — славный есаул и побратим пана Данилы из «Страшной мести».



127

Хотя о жизни апостола Фомы, одного из двенадцати ближайших 
учеников Иисуса (день памяти 6 октября), известно немного, имя его 
стало нарицательным («Фома неверующий» или «Фома неверный»), 
обозначая недоверчивого человека. Ведь, согласно двадцатой главе 
Евангелия от Иоанна, этот апостол отказался поверить в Воскресение 
Учителя, пока сам не убедился в наличии у Него ран. Намек на двой-
ную натуру Фомы некоторые комментаторы видят и в самом его име-
ни (др.-евр. תאומא ‘близнец’). Неоднозначную память оставил о себе 
и римский «тезка» бурсака — Марк Юний Брут (85–42 г. до н.  э.). 
Организатор и участник убийства доверявшего заговорщикам Юлия 
Цезаря, он надеялся этим пробудить в римлянах идеалы свободы, но 
поддержки у масс не нашел и, проиграв вызванную им гражданскую 
войну, покончил с собой. Его друг Цицерон в своих речах превозносил 
Брута за подчинение личных чувств общественным интересам. Дан-
те, напротив, считал его и другого заговорщика Кассия, вкупе с Иудой 
Искариотом, величайшими злодеями человечества, осудив всех трех 
на вечные муки в ледяном сердце преисподней («Божественная ко-
медия», «Ад», песнь 34). Значение семинарской клички злосчастного 
Хомы располагается где-то между этими крайностями и тоже двоит-
ся, намекая не то на его бунтарский нрав (отсюда его немалый опыт 
по части телесных наказаний в бурсе), не то на грубость манер этого 
безродного сироты (лат. brutus ‘грубый’). Таким образом, ключ к по-
ниманию его имени-оксюморона — идея двойственности.

«Раздвоенность» личности и стала одной из причин гибели Хомы 
Брута. Будущий священнослужитель, он менее всего занят мыслями 
о Небесном, а устремлен к земным радостям. Его и ведьма выбрала 
для своих утех как явного сластолюбца. Самая вера в Бога подмене-
на в его сознании обрядоверием, основанном на убеждении, что Зло 
можно победить механическим выполнением набора заученных дей-
ствий. Мешает решительности действий этого персонажа и зыбкость 
его самосознания. Ведь кто он — герой-победитель ведьмы или не-
вольный убийца прелестной панночки, краса которой навсегда прон-
зила его женолюбивое сердце, — Хома так и не понял. Не помогла 
ему и надежда на свое родство с бесстрашными казаками, и не толь-
ко из-за его сиротства, но и потому, что пошатнулось само могучее 
древо казачества, ибо ослабли оба державших его мощных корня — 
народная религиозность и товарищество «по душе, а не по крови». 
Это можно видеть на примере населенного казаками хутора сотника, 
где церковь стоит в запустении, и в ней давно не служат, а хуторя-
не жестоко равнодушны к судьбе казацкого сироты, с которым они 
так лихо пили и гуляли три последних дня его жизни. Неизбежен и 
трагизм развязки: смерть убитого своим же страхом Хомы и оконча-



128

тельная утрата оскверненного нечистью храма, откуда пришедший, 
наконец, священник в ужасе бежал, забыв об отпевании и похоронах 
бедного бурсака.

Лишен христианского упокоения и другой «не имеющий корней» 
герой раннего Гоголя — детоубийца Петрусь Безродный («Вечер на-
кануне Ивана Купала»). Впрочем, в этом случае положение персонажа 
усугубило и данное ему автором имя. Ибо давно замечено, что в мире 
Гоголя большинство персонажей с именем Петр или производными 
от него несут на себе печать чертовщины. Показательны в этом ка-
честве не только «Иуда-Петро» — предатель и убийца побратима из 
«Страшной мести» или «демон чревоугодия» Петр Петрович Петух 
во втором томе «Мертвых душ», но и два милейших городских поме-
щика Бобчинский и Добчинскаий, оба Петры Ивановичи, ведь и их 
«черт попутал» заподозрить в Хлестакове ревизора. Даже угрюмый 
пьяница портной Петрович, бывший в родном селе просто Григори-
ем и сменивший прозвание лишь в туманах Петербурга, из добрых, 
вроде бы, побуждений предлагая Акакию Башмачкину свои услуги 
по пошиву новой шинели, сделал это как-то вдруг, «точно его черт 
подтолкнул», что превратило этот благой поступок в начало цепочки 
событий, сгубивших гоголевского чиновника. Странная, на первый 
взгляд, связь имени Петр с врагом человеческого рода на деле име-
ет евангельские корни, восходя к словам Иисуса «Отойди от Меня, 
Сатана, ты Мне соблазн», сказанным Им апостолу Петру в ответ на 
его попытку отговорить Учителя от посещения Иерусалима в Страст-
ную неделю (Мф. 16:23). Вырванная из общего контекста, эта цитата 
породила демонический образ Петра-Сатаны, ушедший в восточнос-
лавянский религиозный фольклор и, в частности, в украинские дуа-
листические легенды о сотворении мира, откуда его, скорее всего, и 
позаимствовал Гоголь. Заметим, что демонические коннотации име-
ни Петр исследователи нашли также в произведениях Ф. М. Досто-
евского (Петр Петрович Лужин, Петруша Верховенский) и Андрея 
Белого (Петр Дарьяльский в «Серебряном голубе»). Эти наблюдения 
позволяют нам перейти от поистине неисчерпаемой темы «Литера-
турная ономастика Гоголя» к аналогичным опытам других русских 
классиков.

По известному утверждению Ф. М. Достоевского, все русские пи-
сатели (и он сам, в том числе) «вышли из “Шинели” Гоголя». Емкое и 
многогранное, это утверждение применимо и к теме данной статьи — 
наблюдениям по литературной ономастике русской словесности 
XIX века. В доказательство сошлемся на, кажется, уникальный слу-
чай «синкрисиса» в творчестве И. С. Тургенева — писателя, на Гоголя 
непохожего. В 15 главе его романа «Отцы и дети» (1862) читатель не 



129

без удивления узнает из уст нигилиста Базарова дату его именин — 
22 июня, и деталь эта неслучайна. Церковный календарь показывает, 
что герой Тургенева был крещен в честь священномученика Евсевия, 
епископа Самосатского (IV в.), известного борьбой с арианской ере-
сью и стойкостью в период гонений на христиан императора Юли-
ана-Отступника. Помимо сквозной темы мужества святого при от-
стаивании им своих убеждений, которое на пороге смерти проявит 
и тургеневский нигилист, в пространном Житии св. Евсевия есть еще 
одна отозвавшаяся в романе деталь — обстоятельства смерти заглав-
ного героя. Ибо стойкий в испытаниях самосатский епископ был по-
гублен женщиной: некая арианка бросила ему в голову с крепостной 
стены горшок, и полученная рана стала причиной его смертельной 
болезни. Говорил же Аркадию о дне своих именин Базаров по дороге 
в имение Анны Сергеевны Одинцовой, но жития своего «ангела» не 
помнил, иначе вряд ли стал бы о нем шутить.

Переходя к литературной ономастике Ф. М. Достоевского, от-
метим, что молодой писатель быстро миновал стадию ученического 
подражания Гоголю. Более всего влияние ономастических приемов 
автора «Шинели» заметно в именах персонажей «петербургской по-
эмы» «Двойник» (1846). Здесь мы найдем и отсутствующее в святцах 
странное имя Олсуфий, данное начальнику Голядкина, и типично 
немецкие «имена-эмблемы» доктора Крестьяна Ивановича Рутен
шпица11 и некой Каролины Ивановны, оставленной, как и в «Шине-
ли», «за кадром». В целом же имена героев Достоевского, особенно в 
ранний период творчества, когда молодой автор имел возможность 
тщательно отделывать каждую деталь, при явном отсутствии вычур-
ности, присущей ономастике Гоголя, оригинальны и содержательны. 
Приведем два примера из его ранних сочинений.

Имя Макара Алексеевича Девушкина, главного героя романа в 
письмах «Бедные люди» Достоевского (1846), как и имя Акакия Ака-
киевича Башмачкина, обычно звучит при упоминании «маленьких 
людей» русской литературы, галерею которых начал А. С. Пушкин 
«Станционным смотрителем». Но восприятие таких персонажей с те-
чением времени менялось, что показал Достоевский, заставив своего 
героя прочитать повести Пушкина и Гоголя. Благодарно растроган-
ный историей Самсона Вырина, Макар Девушкин «Шинель» активно 
не принял и даже был уязвлен в лучших своих чувствах, подозревая 
в отношении Гоголя к Башмачкину снисходительную насмешку. Сам 
же Макар Алексеевич, как и всякий человек в понимании Достоевско-
го «есть тайна» и целый неповторимый мир. Сложность этого мира 
отразило имя персонажа, казалось бы, неброское и в посвященном 

11 Ср. с именем Христиана Ивановича Гибнера, уездного лекаря в «Ревизоре».



130

ему тексте оставленное без комментариев, но при внимательном рас-
смотрении оригинальное и содержательное. Как мы помним, основ-
ная нагрузка в прозвании героя «Шинели» приходится на его личное 
имя. Фамилия же его, о которой сказано только, что она «когда-то 
произошла от башмака», хотя Башмачкины-мужчины круглый год 
ходили в сапогах, лишь говорит о его потомственной заурядности. 
Напротив, фамилия Девушкин выразительна и многозначна, намека-
ет и на семейное неблагополучие ее носителя (его возможную неза-
коннорожденность и перспективу безбрачия), и на некоторую «жен-
ственность» его натуры. Что касается его личного имени, то греческое 
«Макариос» («блаженный, счастливый»), некогда бывшее эпитетом 
Зевса, при включении в святцы слегка изменило значение. Вероятно, 
первый из его святых носителей, преподобный Макарий Египетский, 
(IV в., день памяти 19 января), согласно его Житию, был назван так 
из-за предсказания, что ему будет открыта тайна блаженства на зем-
ле. Предсказание сбылось, ибо, пройдя соблазны мирской жизни и 
искус послушания у св. Антония Великого, Макарий выработал ос-
новные принципы монашеского общежития, посвятив этому немало 
поучений. Житийный образ его овеян благостной любовью к людям. 
В русских пословицах и поговорках Макар, напротив, представляется 
вечным неудачником, на которого «все шишки валятся».

На первый взгляд, невысокий чином, немолодой и невзрачный ге-
рой Достоевского вполне соответствует народной репутации своего 
имени. Но, привыкнув к стилю его писем и вчитываясь в них, начи-
наешь понимать, что этот маленький человек в жалком его быту по-
рой близок к достижению блаженной жизни, тайну которой некогда 
постиг его святой тезка. Ибо Макар Алексеевич вполне доволен своей 
Богом предопределенной участью и скромную свою работу искрен-
не любит. Возможность же открыть душу близкому существу и по-
делиться с ним всем, что имеешь, и вовсе наполняет его восторгом. 
Другая одинокая и беззащитная душа уже готова устремиться ему 
навстречу, но создание рая на две души в петербургском дворе-ко-
лодце остается несбыточной мечтой. И дело не только в их бедности 
и даже не в безответности любви пожилого Макара к юной Вареньке 
(одинаковое отчество обоих намекает на возможность построения 
их отношений на братской основе). Точно бабочки, их души тщет-
но бьются о стекло взаимного непонимания, воспаленной гордости 
неимущих и возникающего отсюда отчуждения. Делясь с Варей по-
следним, Макар одновременно был так унижен полученными от нее 
тридцатью копейками серебром, подозрительно похожими на пре-
словутые «30 сребреников», что от стыда запил. Она же, не понимая 
своего места в его жизни и не желая быть вечной обузой, точно в омут 



131

бросившись, согласилась на брак-сделку без любви, разлучающий их 
навсегда.

Другой пример ономастической игры раннего Достоевского — 
простое, вроде бы, имя Илья Мурин одного из героев повести «Хо-
зяйка» (1847). Образ этого загадочного старика соединяет в себе 
черты колдуна-чернокнижника, волжского разбойника в духе Стень-
ки Разина и кающегося грешника в начале его покаянного пути, и 
все три эти лика отражены в имени героя. Несложная, на первый 
взгляд, фамилия Мурин содержит в себе не только имя некой Муры 
(уменьш. от Мария), вдовы или незамужней женщины, но и намек 
на возможного предка-эфиопа, прозвище смуглого человека и даже 
кличку-сравнение с бесом, еще одним безобразным и темнокожим 
существом. В православной агиографии прозвище Мурин носил «свя-
той разбойник» преподобный Моисей (28 августа), поскольку зло-
деяния этого эфиопа были темнее его кожи. Но и он милостью Бога 
раскаялся и стал монахом, победив со временем мучившую его жажду 
плотских удовольствий, отчего ему советуют молиться страдающим 
от пьянства и «блудного беса». (Напомним, что герой «Хозяйки» со-
стоял в блудной связи с Катериной, своей возможной дочерью.)

В то же время имя Илья, данное автором этому волжскому раз-
бойнику, в соединении с его фамилией резко меняет направление 
возникающих ассоциаций, напоминая об Илье Муромце — главном 
герое русского богатырского эпоса, воплощающем таинственную 
«нутряную» силу создавшего его народа. Но и он, согласно Преданию, 
окончил жизнь в Киево-Печерском монастыре, где его традиционно 
отождествляли с почившим в Ближних пещерах святым XII века пре-
подобным Ильей Печерским Муромцем (19 декабря). В повести же 
внезапное исчезновение Ильи Мурина и Катерины оставляет финал 
тревожно открытым, вызывая мысли о пугающей широте и непред-
сказуемости русской души. Впрочем, современники эту странную по-
весть Достоевского не поняли и скоро забыли.

К сожалению, в текстах «Великого Пятикнижия»» Достоевского 
такие ономастические опыты встречаются нечасто. Тем интереснее 
для нас редкие исключения, обычно связанные с героями второго 
плана. Кажется, что в своих новых романах автор утратил интерес к 
подобным опытам, увлеченный полифонией и борьбой идей. Не спо-
собствовала проработке имен второстепенных персонажей и вынуж-
денная спешка при создании некоторых из них. Так, давно замечено, 
что в «Преступлении и наказании» одна из младших детей Марме-
ладовых по ходу действия из «Лидочки» превратилась в «Ленечку», 
возможно, сменив попутно и пол.



132

Приведем два не слишком заметных при чтении ономастических 
наблюдения из романа «Идиот» (1868). Так, при ближайшем рас
смотрении личного имени Лукиан, данного автором такому неодно-
значному герою как Лукьян Тимофеевич Лебедев, в нем обнаружива-
ются одновременно идея прозрения и намек на лукавство носителя 
имени, а также память о тезоименитых ему семи святых мучениках и 
одном античном критике христианства. В редком же имени Ардали-
он, которое носит опустившийся генерал Иволгин, пьяница и патоло-
гический врун, на наш взгляд, важна не только его этимология (греч. 
‘сосуд для окропления’12 или лат. ‘суетливый человек, хлопотун, 
праздношатающийся’13). Внимания заслуживает и то, что единствен-
ный его святой тезка, мученик Ардалион Мимский (14 апреля) был 
«заигравшимся лицедеем»: изображая на потеху язычникам христи-
анина, он так вжился в роль, что действительно уверовал и был за 
это казнен. Судьба генерала Иволгина, заблудившегося в мире своих 
фантазий и одновременно невольно ставшего в этих фантазиях ру-
пором христианских истин,14 явно созвучна Житию св. Ардалиона. 
Отметим и то, что в романе Достоевского «Подросток» (1875) по-
явится еще один тезка преподобного Макария Египетского — стран-
ник Макар Долгорукий, на этот раз, кажется, достигший блаженства, 
почти растворив свое «я» в каждодневном христианском служении 
ближнему.

Следует сказать немного и об именах некоторых героев Н. С. Лес
кова, писателя трудной судьбы. Непонятый современниками и ранней 
критикой, этот прозаик в своем творчестве постоянно не совпадал с 
магистральными идеями современной ему словесности. Заслуженное 
место классика в истории русской литературы этот оригинальный ав-
тор получил лишь к концу минувшего столетия, сначала как «чародей 
языка», а после как глубокий, зоркий и трезвый знаток парадоксов 
русской души. Это можно видеть на примере одного из центральных 
героев его романа-хроники «Соборяне» (1872) — трогательного и 
смешного богатыря в рясе: дьякона Ахиллы Десницына.

Первое же упоминание о нем удивляет читателя дерзким сочета-
нием языческого имени героя и его скромной церковной должности. 
«Гомеровское начало» в образе этого «старгородского Ахиллеса» 
Лесков многократно обыгрывает. Ведь его герой эпически могуч, от-

12 Мановцев А. Свет и соблазн // Роман Ф. М. Достоевского «Идиот»: Современное 
состояние изучения. М., 2001. С. 265.

13 Касаткина Т. А. Роман Ф. М. Достоевского «Идиот»: Дополнения к комментари-
ям // Достоевский: Дополнения к комментарию. М., 2005. С. 514.

14 См.: Меерсон О. Христос или «Князь-Христос»: Свидетельство генерала Иволги-
на // Роман Ф. М. Достоевского «Идиот»: Современное состояние изучения. М., 2001. 
С. 42–59.



133

важен, гневлив и великодушен, имеет свою «слабую пяту» (он живет 
«без царя в голове») и подходящее прозвище «уязвленный». Убьет 
же этого силача и здоровяка банальная простуда, благополучно ми-
новавшая спасенного им из реки человека. Странное его прозвание 
автор «Соборян» отнюдь не выдумал, а взял из жизни, так как в 
1843 г. в собор киевских святых был включен преподобный Ахилла 
Печерский диакон (дни памяти 4 января и 28 августа). Сведения об 
этом иноке XIV века, почившем в Дальних пещерах, крайне скудны: 
известно лишь, что он был аскет и постник, научившийся к концу 
жизни обходиться одной просфорой в неделю,15 отчего он считается 
заступником чревоугодников. В конце своей хроники (часть 5, гла-
ва 11) Лесков обыграл и аскетический подвиг печерского инока, сде-
лав его основой одного из последних трагикомических анекдотов в 
жизни дьякона. В указанном эпизоде Ахилла, забывая о сне и еде, 
спешно приносит в уездный город собранные обществом деньги на 
памятник отцу Савелию. Лишь у дверей кабинета местного предводи-
теля дворянства дьякон решил, наконец, подкрепиться лежавшими в 
его кармане лепешками недельной давности и вдруг с ужасом увидел, 
что заодно объел и приставшие к исподу лепешек сторублевки. Но 
добрый предводитель утешил дьякона, вложив свои деньги и пообе-
щав ему обменять в банке испорченные купюры, на деле оставленные 
им как раритет на память.

Ономастика «Соборян» заслуживает не только отдельного раз-
говора, но и дополнительных разысканий. Здесь же ограничимся 
несколькими наблюдениями о житийных аллюзиях личных имен 
других обитателей «старгородской поповки» — протопопа Савелия 
Туберозова, священника Захарии Бенефактова и протопопицы На-
тальи. Именины Савелия (Савела) отмечаются раз в году 17 июня в 
день памяти трех братьев-христиан Мануила, Савела и Исмаила Пер-
сидских, замученных за отказ отречься от Христа императором Юли-
аном-Отступником. Контуры этой житийной схемы различимы и в 
«Соборянах», где три Божьих воина, братья во Христе, ведут нерав-
ную борьбу за веру не с дикими язычниками, а с бывшими единовер-
цами, которых соблазнили идеи нигилизма и атеизма. Но сам отец 
Савелий назвал в дневнике другую дату своих именин, 1 июня — день 
памяти двух мучеников Иустинов, безмездного врача Агапита Печер-
ского и чудотворца Дионисия Глушицкого, смысл этой календарной 
мистификации нам пока не ясен. Кончина чадолюбивого отца Заха-
рии, «богатыря кротости», умершего в первый день Пасхи, напоми-
нает нам рассказ Предания о смерти его святого тезки — пророка За-
харии, отца Иоанна Крестителя, убитого после Рождества Христова 

15 Русские святые / Жития собрала монахиня Таисия. СПб., 2001. С. 474.



134

солдатами Ирода за отказ выдать жену и ребенка. Наконец, на судьбу 
жены протопопа Туберозова проецируется парное Житие мучеников 
Адриана и Натальи (26 августа), героиня которого, скромная без-
детная женщина, духовно поддерживает страстотерпца-мужа и тихо 
уходит в Жизнь Вечную вместе с ним. На связь романа с Житием ука-
зывает эпизод вещего сна о прославлении мучеников за веру, кото-
рый обе Наталии видят перед смертью.

Тонкую ономастическую игру с именем заглавного героя ведет 
Лесков в «Павлине» (1874) — одном из его рассказов о праведни-
ках.16 Смысл редкого имени Павлин, происшедшего от латинского 
paulus ‘малый’, этой этимологией в рассказе не исчерпывается, играя 
и переливаясь в его тексте разными значениями и балансируя при 
этом между двумя семантическими полюсами. Один из них образует 
«народная этимология» имени, возводящая его к омонимичному на-
званию экзотической птицы. Обыгрывая в тексте повадки реального 
павлина и сложную символику его мифопоэтического образа, Лесков 
сумел с помощью этого подчеркнуть необычность характера своего 
героя и намекнуть на ожидавшее его духовное «падение и восста-
ние». Другой семантический полюс имени связан с образом тезки ге-
роя рассказа, святителя Павлина Милостивого, епископа Ноланского 
(23 января). По ходу действия персонаж Лескова вынужден сменить 
имя, став Спиридоном в честь славного Тримифунтского епископа 
(12 декабря), но это его поведения существенно не меняет, поскольку 
оба его «ангела» похожи, как близнецы. Оба они прославлены сво-
им деятельным человеколюбием, доходящим до самоотречения, и 
успехами в наставлении грешников, что проявляется в поддержке и 
укреплении героя Лескова в главном его деле — спасении гибнущей 
души его неверной жены. Ее духовное преображение, происходящее 
«за кадром», лаконично показано через сопоставление двух прозрач-
ных по смыслу имен этой женщины: в миру суетная эгоистка Любовь 
окончила свои дни человеколюбивой монахиней Людмилой.

В других рассказах о праведниках, судьбы которых не столь ката-
строфичны, как у героя «Павлина», имя заглавного персонажа особой 
смысловой нагрузки не получает, оставаясь нейтральным («Одно-
дум»), сокращаясь до инициала («Пигмей») или заменяясь прозви-
щем («Несмертельный Голован»). Одним своим прозвищем остался 
в народной памяти и самый известный герой Лескова — Левша, став 
в «новой мифологии» отечественной культуры17 трагическим сим-

16 Подробно об этом см.: Климова М. Н. От протопопа Аввакума до Федора Абрамо-
ва: Жития «грешных святых» в русской литературе. М., 2010. С. 63–68.

17 См.: Журавлева А. И. Новое мифотворчество и литературоцентристская эпоха 
русской культуры // Вестник Московского университета. Серия 9: Филология. 2001. 
№ 6. С. 35–43.



135

волом одного из вариантов судьбы русского таланта, нередко гибну-
щего втуне или растраченного на пустяки. При этом прозвище его, 
утратив под пером Лескова свою архаичную негативную маркировку, 
стало синонимом искусного умельца-самородка.

В русской литературе «безбожного» XX века житийные аллю-
зии в именах персонажей надолго исчезают, уступив свою функцию 
«мифологическим» образам отечественной культуры. Проиллюстри-
руем эту мысль двумя разновременными примерами. Так, в романе 
Ф. К. Сологуба «Мелкий бес» (1905) главный герой, провинциаль-
ный учитель Передонов, как и генерал Иволгин, назван Ардалионом, 
но в его мрачном образе нет и намека на житийного тезку-лицедея. 
Зато введение в роман сожительницы Передонова Варвары, выдавае
мой им за сестру, и описание их патологических взаимоотношений 
с плевками в лицо партнера и тайными брачными интригами напо-
минают скандалы в семействе Иволгиных из романа «Идиот». Вто-
рой пример относится к рубежу тысячелетий, совпавшему с периодом 
«религиозного ренессанса» и возвращением общественного интереса 
к православной культуре. Читатель постмодернистских квазиистори-
ческих романов Б. Акунина, начавших выходить как раз в эту пору, 
может заметить любовь их автора к ономастическим играм и необыч-
ным именам, а некоторые из его героев при случае показывают зна-
ние биографии своего «ангела». Но самый известный его персонаж, 
Эраст Петрович Фандорин, своим редким именем обязан не столько 
святцам, сколько черному юмору своего отца. Потеряв при рождении 
сына жену Елизавету, тот назвал младенца именем карамзинского 
повесы и погубителя «бедной Лизы»,18 предопределив этим нередкий 
драматизм его отношения с прекрасным полом. Следует, впрочем, 
отметить и робкое появление в произведениях последних десятиле-
тий советской литературы некоторых «ориентированных на жития» 
персонажей: «бедоносца» Егора Полушкина («Не стреляйте в белых 
лебедей» Б. Васильева, 1973), «великомученицы» Евдокии Дунаевой 
(«Дом» Ф. Абрамова, 1978), «крылатой Серафимы» из одноименной 
повести В. Личутина (1981) и некоторых других. Не исключены, на 
наш взгляд, и случаи плодотворного обращения к ономастическому 
опыту великих предшественников и современных авторов.

Список литературы
Акунин Б. Нефритовые четки: Приключения Эраста Фандорина в 

XIX веке. М., 2007. 704 с.

18 См.: Акунин Б. Нефритовые четки: Приключения Эраста Фандорина в XIX веке. 
М., 2007. С. 453–454.



Ветловская В. Е. Поэтика романа «Братья Карамазовы». М., 1977. 
197 [2] с.

Гоголь Н. В. Шинель: Повести. Л., 1976. 320 с.
Гольденберг А. Х. «Житие» Павла Чичикова и агиографическая тра-

диция // Проблема традиций и новаторства в русской литературе 
XIX — начала XX в. Горький, 1981. С. 111–118.

Журавлева А. И. Новое мифотворчество и литературоцентристская 
эпоха русской культуры // Вестник Московского унверситета. Се-
рия 9: Филология. 2001. № 6. С. 35–43.

Касаткина Т. А. Роман Ф. М. Достоевского «Идиот»: Дополнения к 
комментариям // Достоевский: Дополнения к комментарию. М., 
2005. С. 509–526.

Климова М. Н. От протопопа Аввакума до Федора Абрамова: Жития 
«грешных святых» в русской литературе. М., 2010. 135 с.

Макшеева Н. В. Смысловая функция упоминания имени «святого» в 
«Ревизоре» Н. В. Гоголя // VIII Сильвестровские педагогические 
чтения. Духовность и нравственность в образовательном про-
цессе: Осмысление свободы и ответственности молодежи. Тара, 
5 апреля 2019 г. СПб., 2019. С.144–147.

Мановцев А. Свет и соблазн // Роман Ф. М. Достоевского «Идиот»: 
Современное состояние изучения. М., 2001. С. 250–290.

Меерсон О. Христос или «Князь-Христос»: Свидетельство генерала 
Иволгина // Роман Ф. М. Достоевского «Идиот»: Современное 
состояние изучения. М., 2001. С. 42–59.	

Рубин Ю. Когда приехал ревизор? Каламбур Николая Гоголя // Стра-
ницы: Журнал библейско-богословского института ап. Андрея. 
2001. № 6:2. С. 283–290.

Русские святые / Жития собрала монахиня Таисия. СПб., 2001. 752 с.
Смирнов И. П. Древнерусские источники «Бесов» Достоевского // 

Русская и грузинская средневековые литературы. Л., 1979. С. 212–
217.

Фрайданк Д. Литературный прием синкрисиса в трех древних славян-
ских текстах // Исследования по древней и новой литературе. М., 
1987. С. 224–228.


